

داروگ از ســرودههای نمادین نیماست. صبغهٔ اقلیمی، عناصر زیبایی شناسی پیدا و پنهان و مهندسی آگاهانهٔ شاعر و ساختار ارگانیک آن، لـذت متن را دو چندان ساخته است. در این اثر شاعر با دیده بانی بـه نام «داروگ» و دقت در نوع صدای آن (صدای بارانی و صدای توفانی) براساس تجارب و باورهای دیار خویش به تحلیل، رصد و پیشگویی حوادث اجتماعی می پردازد. در واقع، صدای قورباغه نوعی دانش نشانه شناسی طبیعی برای رصد اوضاع اجتماعی و سیاسی جامعه و جهان برای نیماست. در این مقاله، نگارنده مقاله با استناد به سرودههای نیما به تحلیل انواع این صداها، و تلمیحی فولکلوریک و تحلیل زیبایی شناختی شعر از نمایی نزدیکتر مىپردازد.

**کلیدواژهها:** نیما، داروگ، انواع خوانش داروگ، تلمیح، فولکلوریک، شعر مصور

یکی از وجوه انقلاب ادبی نیما بهره گیری اگاهانه از صبغهٔ اقلیمی اسـت. او این کار را هم وظیفه می داند و هم نوعی احساس التذاذ. «مثل همهٔ مردم، من حرف خود را مىزنم، اگر آنها زبان خود را مخلوط كردهاند، من هم مخلوط مي كنم اما حرص دارم با کلماتی مخلوط شود که قبیلهٔ مـن دارد آنها را فراموش می کند.» (نیما یوشیج، ۱۳۷۱: ٦١٣) «جستوجو در کلمات دهاتیها، اسم چیزها، (درختها و

گیاهان و حیوانها) هر کدام نعمتی است. نترسید از استعمال آنها». (نیما یوشیج، ١٣٦٩: ٢٥٦). نيمـا عـلاوه بربهرهگيري قاموسی و نحوی از زبان زاد بوم، از باورها و سنتهای ساکنان دشت و کوه مازندران برای ایجاد طراوت مضمونی و عمق بخشی بــه آثار و نیز نگاهداشــت آنها اســتفاده می کند. که نمونهٔ کمتر دیده شدهٔ آن را در شعر داروگ بیان خواهیم کرد.

از میان جانوران متعددی که نیما در شعر خود از آنها نام میبرد، «داروگ» نامی نااشنا و جدید در فرهنگ واژگان شعری فارسی است و براساس نقشی که او با بهرهمندی هوشمندانه از باور اهالی خطهٔ خویش برای داروگ تعریف میکند، این موجود غریب و گمنام از سطح استعاره تا نماد در شعر ارتقا می یابد و شهرتی عام می یابد

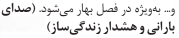
از میان جانوران متعددی که نیما در شعر خـود از آنها نام می بـرد، «داروگ» نامی ناآشـنا و جدید در فرهنگ واژگان شعری فارسی است و براساس نقشی که او با بهرهمندی هوشمندانه از باور اهالی خطهٔ خویش برای داروگ تعریف میکند، این موجود غریب و گمنام از سطح استعاره تا نماد در شعر ارتقا می یابد و شهرتی عـام مییابد. هر دو جزء ایـن واژهٔ مرکب

مازندرانی است: «دار» اسم عام برای درخت و «وگ» اسم عام برای قورباغه. داروگ مانند خفاش، اسب، سگ، پرندگان مهاجر و... دارای حس برتر است و صدای آن در میان اهالی مازندران پیش درآمد باران و نزولات جوی است. «این که حیوانی نماد باران باشد در اساطیر ملی و دینی ملتهای دیگر هم آمده است و جایگاهی خاص دارد. در تورات چنین آمده است که ملخها و رگبار یک جا فرا می رسند. باد به سوی نواحی کم فشار میوزد که همراه دستههای ملخ، بادهای بارانزا را به آنجا میراند.». (غنی پور، و...، 

یافته های علمی حس برتر این قورباغه را تأیید می کند و علت آن را پوست نازک او میداند که به صورت رادار عمل میکند و پس از دریافت پیام، فرمان را به مغز صادر مینماید و این ابلاغ پیام با صدای رگباری این قورباغه به وقوع میپیوندد: «پوست نازک و قابل ارتجاع قورباغه که تمام سطح بدن او را پوشانده است و در واقع نوعی محافظت فيزيكي قورباغه راانجام ميدهد، در تنفس قورباغه نقش دارد و محل جذب آب بــه داخل بــدن قورباغه میباشــد.» (همان: ۱۲۳٤)

در مازندران دو برداشت کاملاً متفاوت از صدای این قورباغه وجود دارد که عبارتانداز:

الف: هرگاه قرار است هوا بارانی شود، داروگ میخواند و بشارت دهندهٔ باران است که مایهٔ شادمانی کشاورزان و چوپانان



ب: صدای قورباغه پیشدرآمد و هشدار بارانهای مداوم و همراه با طوفان و ویرانگـری و برهـم زنندهٔ آرامـش روانی اسـت که در این صورت مقدمــات امداد و نجات را باید فراهم ساخت. (صدای توفانی و هشـدار زندگی سوز). شاعر بـه طرز ماهرانهای از ایــن دو نوع صدا در قبض و بسطها و جزر و مدهای سیاسی-اجتماعی پس از شهریور ۱۳۲۰ و نتایج شــوم این حوادث در آثــارش بهره گرفته است. در واقع، صدای قورباغه نوعی دانش نشانه شناسے طبیعی برای رصد اوضاع اجتماعی و سیاسی جامعه و جهان برای

نیمـا در سـال ۱۳۲۸ در شـعر «برفراز دودهاییی» با ترسیم فضای نـه چندان مناسب جامعه، بی آنکه نامی از داروگ ببرد آن را «مژده گوی روز باران» میخواند: «... برفراز دودهایی که ز کشت سوخته بریاست/ و ز خــلال کورهی شــب/مژدهگــوی روز باران/بازخواناست/آسمان ابر اندود/آسمان ابر اندود.../اندر او فرياد آن فريادخوان هرگز ندارد سود/ از شمار لحظههای خود نمی کاهد/بر شمار لحظههای خود نخواهد لحظهای افزود/اعتنایی نیست اما مژده گوی روز باران باز خواناست. (نیما پوشیج، ۱۳۷۱: (٤٦٨-٤٦٧

بازخوانا بودن مژده گوی روز باران و ابری بودن آسمان دلالتی مستقیم بر امیدواری شاعر و پیامآور باران و سبز شدن دوبارهٔ چشماندازهای سوخته اسـت. با توجه به فضای کلی شـعر، برداشـت اول (هشدار زندگیساز داروگ) و غلبهٔ امید بر یاس در این اثر احساس می شود. 🌅

در سـال ۱۳۲۹ نیما در شـعر «شـب است» مژده گوی باران را به ضرورت وزن شعر (بحر هزج) با عنوان «وگدار» معرفی می کند. او در این شعر اجتماعی با ترسیم فضای شـبانه، نگران ویرانیهای ناشی از باران و توفان است: «شب است، شبی بس تیر گی دمساز با آن، به روی شاخ انجیر کهن «وگ دار» میخواند، به هر دم/ خبر می آورد باران و توفان را و من اندیشناکم./

شب است/ جهان با آن، چنان چون مردهای

